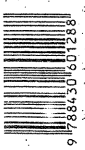
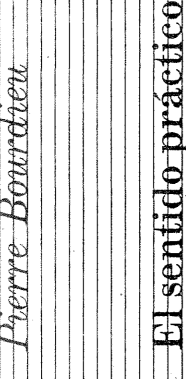


mismos mecanismos de nuestra lógica práctica, o que el lenguaje de la regla tomar también por objeto la práctica práctica exige del científico social la algunas de las consecuencias de esta Sociología en el Collège de France y como del subjetivismo. La distancia lógicas denominadas «prelógicas» o científica misma. Descubrir que las es tan sólo refugio de la ignorancia para el sociólogo cuando no puede Una verdadera comprensión de la objetivadora que los instrumentos Pierre Bourdieu es Catedrático de superación tanto del objetivismo contemporáneos más prestigiosos. restablecer la complejidad de las primero de un trabajo que debe estrategias del juego social, son «salvajes» funcionan según los necesaria, es sólo el momento científicos procuran, aunque uno de los sociólogos teoria práctica.

Ciencias Sociales



aurus Humanidades



El sentido práctico

Pieire Bourdieu



rentes principios [schêmes] movilizados en las diferentes situaciones son en parte autónomos y en parte ligados al resto, es normal que todos los productos de la activación de estos principios [schêmes], ya se trate de un rito singular o de una secuencia de acciones rituales, como los ritos de paso, sean parcialmente congruentes y parezcan a cualquiera que posea el dominio práctico del sistema de principios [schêmes] como equivalentes entre sí a grandes rasgos, es decir, prácticamente <sup>59</sup>.

consideradas en lo que tienen de más sociológicamente determidefine la toma de consciencia o, lo que viene a ser lo mismo, la más que de forma intermitente y parcial 60. El modelo teórico que mes) capaces de orientar las prácticas sin acceder a la consciencia su equivalente práctico, es decir, un sistema de principios sschè bie, debe quedarse en los limites de la lógica practica, que apael dominio de la fórmula generadora de las prácticas hace posiidea, mediante la distancia a la vez infinitesimal e infinita que los agentes y de cuya simplicidad y potencia dan una adecuada nado, está separado de aquello que dominan en estado práctico permite reengendrar todo el universo de las prácticas registradas, recen precisamente porque su principio no es esta formula sino no dominado teóricamente), la descripción por construcción, que mima el dominio práctico de un sistema de principios (schèmes regresión hacia el intuicionismo (que, en el mejor de los casos Por ello que, a riesgo de ser interpretada a veces como un

<sup>58</sup> La familiaridad con este modo de pensamiento que se adquiere en la práctica científica misma, permite tener una idea (todavia muy abstracta) del sentimiento subjetivo de necesidad que procura a quienes el posee: está descartado el que está lógica laxa de relaciones sobredeterminadas y vagas, a la que su debilidad misma protege contra la contradicción o el error, pueda reencontrar en sí misma el obstáculo o la resistencia capaces de determinar un retorno reflexivo o una puesta en cuestión. La historia solo puede por tanto llegarle desde fuera, a través de las contradicciones engendradas por la sincronización (favorecida por la escritura) y la intención de sistematización que expresa y que hace posible.

Por razones opuestas ha sido necesario remitir a un anexo el análisis del espacio interior de la casa que, aunque guarde todo su valor de prueba, participa aún, en su modo de exposición, de la lógica estructuralista.

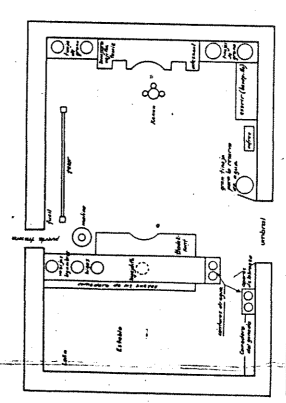
La casa o el mundo invertido

en la mayoría de los casos, las mujeres y los niños, sobre todo en destinados a la alimentación de los animales, y donde duermen conservan las provisiones destinadas al consumo inmediato ciones!. Sobre la pared de separación se colocan, a'un lado, las cha, pavimentada con losas, está ocupada por el ganado. Una amplia, sobreclevada unos 50 centimetros y cubierta con una queña pared de claraboya que se eleva a media aljura: la más se acumulan, al lado de utensilios de todo tipo, la paja y el heno pequeñas vasijas de tierra o los canastos de esparto en los que se puerta con dos batientes permite el acceso entre las dos habitamezcla de arcilla negra y de boniga de vaca que las mujeres pudividido en dos partes, a un tercio de su longitud, por una pe--higos, harina, leguminosas-, al otro lado, cerca de la puerta. len con un guijamo, está reservada a los humanos, y la más estrelas tinajas de agua. Por encima del establo, un sobradillo donde El interior de la casa cabil presenta la forma de un rectangulo

Este texto es una versión ligeramente modificada de un artículo publicado por primera vez en Echanges el communications. Afélunges offerts à Clande Lévi-Strauss à l'occasion de son 60 anniversaire, Paris-La Haya, Mouion, 1970, págs 739-758. Aunque los principios de los analisis posteriores estén ya presentes en ét, al menos en estado de esbozo (como lo atestigua la atención prestada a los movimientos y a los desplazamientos del cuerpo), esta interpretación del espacio de la casa cabil permanece inscrita en los limites del modo de pensamiento estructuralista. Si me ha parecido bien reproducirla aqui, como anexò, es, en primer hugar, porque, debido al estatus de microcosmo—invertido— de la casa, la imagen reducida del mundo que procura vale como una introducción a los análisis más completos y más complejos que se han presentado más arriba; además, porque, proporcionando unos elementos de prueba suplementarios para los análisis precedentes, da una idea de la reconstrucción objetivista del sistema de relaciones por el cual ha habido que pasar para acceder a la interpretación (final, en ocasiones aparentemente más próxima de una aprehensión intuicionista.

invierno. Delante de la construcción cimentada y perforada por nichos y agujeros que sirven para colocar los utensilios de cocina (cazo, olla, plato para cocer la torta y otros objetos de tierra cocida tiznados por el fuego) que está adosada al hastial, llamado pared (o, más exactamente, «dado») de arriba o del kanun, y en cuyos lados se colocan grandes tinajas llenas de grano, se encuentra el hogar (kanun), cavidad circular de algunos centímetros de profundidad en su centro alrededor de la cual se disponen en triángulo tres gruesas piedras que sirven para posar los utensilios de cocina 2.

Delante de la pared que está frente a la puerta y que recibe, casi siempre, el mismo nombre que la pared de la fachada extenior que da sobre el patio (tasga<sup>3</sup>) o, también, pared del telar o pared de enfrente (uno queda frente a ella cuando entra), está montiado el telar. La pared opuesta, la de la puerta, es llamada



Todas las descripciones de la casa bereber, incluso las más precisas y las más y metódicas (Laoust, 1912, págs. 12-15 y 1920, págs. 50-53, Maunier, 1930, págs. 120-177; Genevois, 1955) presentan, en su extrema minuciosidad, lagunas sistemáticas que ha habido que rellenar mediante la investigación directa.
Con esta única excepción, las paredes son designadas por dos nombres di-

ferentés según sean consideradas desde el exterior o desde el interior. El exterior es revocado con paleta por los hombres, mientras que el interior es blanqueado y decorado a mano por las mujeres. Esta oposición entre los dos puntos de vista es,

pared de la oscuridad, o del sueño, o de la joven, o de la tumba des de la luz se alegran, cuando un muerto abandona la casa. las Así, la pared del kanun se opone al establo como lo alto y lo bajo se dice : «la joven es el crepúsculo» o también «la joven es la paredes de la oscuridad lloran» -- Basagana y Sayad); está adogar una estera en el; sirve de lugar abrigado para el ternero o el telar a la pared de la puerta como la luz a las tinieblas. Podría oposiciones puesto que la pared del telar, situada frente a la armente a las curvas de nivel, para facilitar el flujo de los orines y de aguas residuales), si numerosos indicios no sugirieran que pared de la oscuridad», o aún «cuando nace un varón, las paresacto a ella un banco lo suficientemente ancho como para desplelos vestidos, las esteras y las mantas se cuelgan, durante el día, de una clavija o de un travesaño de madera, contra la pared de a oscuridad, ol son depositados bajo el banquillo de separación. adaynin, establo, se asocia a la raíz ada, lo bajo) y la pared del lentarnos el dar una explicación estrictamente técnica de estas minada, y el establo está efectivamente situado por debajo (esiando construida la casa en la mayoría de los casos perpendicuestas oposiciones se insertan en un sistema de oposiciones paralelas que nunca deben toda su necesidad a los imperativos téccordero de la fiesta, en ocasiones para la leña o la vasija de agua puerta, a su vez vuelta de cara al Este, es la más fuertemente ilunicos.

bre los banquillos situados a un lado y a otro de la entrada del pacio de la casa, la cocina y la tejedura. En realidad, el sentido La parte baja, oscura y nocturna de la casa, lugar de los obestablo o contra la pared de la oscuridad, leña, forraje verde, lude la muerte, se opone a la parte alta, luminosa, noble, lugar de atributo del pundonor viril (nij) que protege al honor femenino objetivado en las cosas o lugares del espacio sólo se revela completamente a través de las prácticas estructuradas según los misetos húmedos, verdes o crudos, vasijas de agua depositadas sogar también de los seres naturales, bueyes y vacas, asnos y mulos, de las actividades naturales, sueño, acto sexual, parto, y también os humanos y en particular, del invitado, del fuego y de los ob-'h'urma), telar; símbolo de toda protección, lugar también de las los actividades propiamente culturales que se realizan en el esmos principios (schèmes) que se organizan en relación a ellos (y reciprocamente). Delante del telar es donde se hace sentar al invitado a quien se quiere agasajar, qabel, verbo que significa tamjetos fabricados con el fuego, lámpara, utensilios de cocina, fusil,

como se verá, fundamental.

designando thaaricht tanto el sobradillo como la camilla que sirve es soportado por el establo como el cadáver por los porteadores, para el transporte de los muertos. Se comprende, por tanto, que acostumbra decir que el sobradillo, hecho por entero de madera, casa y que sirven para poner los pequeños objetos femeninos). Se apoya en el hastial (addukan), y también el banquillo de tierra num. 46, pág. 27). Thaddukani (plural thiddukanin) designa el una casa invertida (blanco/oscuro, alto/bajo, adornada con pinbién encarar y encarar el Este. Cuando se ha sido mal recibido, wath, como los pequeños nichos excavados en las paredes de la hueco en el que se deposita la cabeza de la mujer se llama thaksobre el que descansa la cabeza del hombre en la tumba (el ligero lodo», dice un canto de velada mortuoria (cf. Genevois, 1955, Hacian banquillos (thiddukanin). Con una argamasa peor que el gente excavando una tumba. Con su pico esculpían las paredes monimia asociada a una analogía de forma: «He encontrado turas/groseramente excavada), explotando de paso alguna horepresentan el sepulcro, «la casa debajo de la tierra», al modo de mera posición es la del muerto en la tumba. Los cantos fúnebres mero sobre el lado derecho, luego sobre el izquierdo, pues la pricitamente en el precepto que recomienda que uno se acueste pride la homologia entre el sueño y la muerte, que se expresa explicoloca, en esecto, la cama del ensermo, sobre todo en invierno la pared» significa estar enfermo y, por extensión, ocioso: ahí se es costumbre decir: «Me ha hecho sentar delante de su pared de banquillo adosado a la pared de separación y opuesto al que se procede al aseo del muerto. Se establece también por intermedio también en el hecho de que es en la entrada del establo donde se La relación entre la parte oscura de la casa y la muerte se revela denominada también pared del enfermo, y la expresión «estar en la oscuridad como en una tumba». La pared de la oscuridad es

y de sus hermanos; el día del matrimonio, está sentada delante ción, como está también colocada bajo la protección de su padre se sienta o, mejor, se expone, a la manera de los platos decorados se sentará para tejer, la espalda hacia la pared de la luz, detrás de del telar, dándole la espalda, a plena luz, y, de ahora en adelante monio, está situada detrás del telar, a su sombra, bajo su protecrespecto al telar, símbolo de la protección viril: antes del matrimodo, en las sucesivas posiciones que ocupa simbólicamente con rientes masculinos, toda la vida de la mujer se resume, en cierto se entenderá la función de protección mágica reconocida a este que, para proteger la virginidad de una joven, se la hace pasar a que el cordón umbilical de la niña es enterrado detrás del telar y que son colgados de ella, a la novia el día de la boda. Si se sabe delante de la pared del telar, de cara a la puerta, a plena luz, donde relación de oposición que la pared de la tumba. Es, asimismo, ped el sobradillo, que mantiene con la pared del telar la misma no se pueda, sin ofenderle, ofrecer como dormitoria a un hués instrumento? Y, de hecho, desde el punto de vista de sus patravés de la cadena, yendo de la puerta hacia la pared del telar,

La parte baja y oscura se opone también a la parte alta como lo femenino a lo masculino: además de que la división del trabajo entre los sexos confia a la mujer la carga de la mayoría de los objetos pertenecientes a la parte oscura de la casal y, en particular, el transporte del agua, de la leña para calefacción, o del estiércol y el cuidado del ganado, la oposición entre la parte alta y la parte baja reproduce en el interior del espacio de la casa la que se establece entre el interjor y el exterior, entre el espacio femenino, la casa y su jardín, y el espacio masculino.

La oposición entre la parte reservada a la recepción y la parte íntima (que se encuentra también en la tienda nómada, separada por un tapiz en dos partes, una abierta a los huéspedes, otra reservada a las mujeres) se expresa en cierto rito de pronóstico: cuando un gato, animal benéfico, entra en la casa llevando encima una pluma o una hebra de lana blanca y se dirige hacia el fuego del hogar, es presagio de la llegada de invitados, a los que se ofrecera una comida con carne; si se dirige al establo, signi-

<sup>\*</sup> El transporte de las vigas, identificadas con el amo de la casa, es también llamado thacarichth, como el sobradillo y la camilla sobre la que se transporta al muerto o a un animal herido que será matado lejos de la casa, y da lugar a una ceremonia social cuya significación es en todo semejante a la del entierro. Por su carácter imperioso, por la forma ceremonial que reviste y por la extensión del grupo que moviliza, este trabajo colectivo (thiwizi) no tiene más equivalente que el entierro: los hombres acuden a los lugares de la tala, tras haber sido llamados desde lo alto de la mezquita como para un entierro. Se espera de la participación en el transporte de las vigas, acto piadoso siempre efectuado sin contrapartida, tanto h'assana (mérito) como de la participación en las actividades colectivas ligadas a los funerales (excavar la tumba, extraer las losas de piedra o transportarlas, ayudar a llevar el ataúd o asistir al entierro).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Entre los árabes, para efectuar el rito mágico del herraje destinado a inhabilitar a las mujeres para las relaciones sexuales, se hace pasar a la plovia a través de la cadena aflojada del telar, desde fuera hacia adentro, es decir, del centro de la habitación hacia la pared contra la que trabajan las tejedoras; la misma maniobra, ejecutada en sentido inverso, destruye el herraje (Marçais y Guiga, pág. 395).

Basta con combinar la oposición entre el hogar y el establo, que estructura toda la secuencia, entre la parte noble donde se asa la carne, el manjar de recepción por excelencia, y donde se recibe a los invitados, y la parte inferior, reservada a los animales, con la oposición entre dos estaciones, el otoño, tiempo de sacrificio colectivo, del buey y del laboreo, y movimiento de entrar. La pluma es implicitamente tratada como el equivalente de la lana, probablemente porque ambas materias son llamadas a funcionar como soportes de una cualidad benefica, lo blanco. sica que se comprará una vaca si es primavera, un buey si es la estación esta aqui solo como portador de simbolos que realiza practicamente el del laboreo. El gato, intruso que entra por azar y al que se echa fuera, la primavera, momento de la leche, para obtener el buey y la vaca.

ción de equivalencia entre la fecundidad y lo oscuro, lo lleno (o mientras el grano destinado al consumo es conservado en fas grandes tinajas de tierra cocida adosadas a la pared de lo alto, a deposita el grano reservado para la siembra, bien en pieles de a veces bajo el lecho conyugal, bien en cofres de madera coloca-1962, pags. 229, 253) 6. Sabiendo que el nacimiento es siempre renacimiento del antepasado, se comprende que la parte oscura el hinchamiento) y lo húmedo, se establece aquí directamente: cada lado del fuego, es, sin embargo, en la parte oscura donde se dos bajo el banquillo adosado a la pared de separación (Servier, pueda ser a la vez y sin contradicción el lugar de la muerte y el bueyes y las vacas no pasan nunca la noche fuera, a diferencia de campo a la parte oscura de la casa, caso privilegiado de la relacordero o en cofres colocados al pie de la pared de la oscuridad, el interior del mundo de la intimidad, es decir, de todo lo que concierne a la sexualidad y a la procreación. Casi vacía durante el día; cuando toda la actividad, exclusivamente femenina, se concentra alrededor del fuego, la parte oscura está llena por la noche, llena de humanos, llena también de animales, pues los los mulos y de los asnos, y nunca está tan llena, si asi puede deestablo. La relación que une la fecundidad de los hombres y del La parte baja de la casa es el lugar del secreto más intimo en cirse, como en la estación húmeda, cuando los hombres se acuestan en el interior y los bueyes y las vacas son alimentados en el de la procreación.

Es en el centro de la pared de separación, entre «la casa de los

6 La construcción de la casa, que tiene siempre lugar con motivo del matrimonio de un hijo y que simboliza el nacimiento de una nueva familia, está prohibida en mayo, como el matrimonio (Maunier, 1930).

mino masculino) y todo el armazón de la casa. Ahora bien, la viga maestra, que extiende su protección desde la parte masculina hamino masculino) y todo el armazón de la casa. Ahora bien la viga cia la parte femenina de la casa, es identificada de manera explicita con el amo de la casa, protector del honor familiar, mientras término femenino) sobre el que descansa, es identificado con la cajamiento figura la cópula --que es representada en las pinturas nombre semenino que significa «da feliz»), de manera que su enmurales, como la unión de la viga y el pilar, con dos horcas supilar principal, que sostiene la viga maestra (asalas alemmas, téresposa (según Maunier, los Beni Khellili lo llaman Masauda. humanos» y «la casa del ganado», donde se encuentra situado el que el pilar principal, tronco de árbol ahorquillado (thigejdith, perpuestas -- (Devulder, 1951).

de la que se dice lambién que se hospeda, a veces, en la casa, en el regazo de la mujer estéril, llamandola madre. En Darma, la mujer estéril ata su el prepucio y la caña que ha servido para la circuncisión; cuando uno la oye crujir, se apresura a decir «que sea bueno», porque es presagio de muerte del cabeza de samilia. Al nacer un varón, se desea que «sea la viga maestra de la casa» y, cuando realiza el ritual de ayuno por primera vez, toma su primera comida sobre el tejado, es decir, sobre la viga central (para que ---se dice--- pueda trasportar vigas). Muchas adivinanzas y dichos identifican explicitamente a la mujer con el pilar central: «La mujer es el pilar central». A la recién casada, se le dice: «Que Dios haga de ti el pilar solidamente plantado en medio de la casa». Otra adivinanza dice: «Está de pie y no tiene pies». Horca abierta hacia arriba, es faja a la viga central (Maunier, 1930), es en esta viga en donde se cuelga Alrededor de la viga maestra, símbolo de la potencia viril, se enrolla ese otro símbolo de la potencia secundante del hombre y también de la resurrección, la serpiente, «guardiana» de la casa, que es a veces representada, en la región de Collo por ejemplo, sobre las tinajas de tierra, hechas por las mujeres, en las que se guarda el grano para la siembra, y la naturaleza femenina, fecunda o, mejor, fecundable.

trimonio humano, es, como el laboreo, un matrimonio del ciclo tra», dice otro proverbio. Asalas, que una adivinanza define como «nacido en la tierra y enterrado en el cielo» (Genevois, 1963), se-Resumen simbólico de la casa, la unión de asalas y de Ihigejdith, que extiende su protección fecundante sobre cualquier may la tierra: «La mujer es los cimientos, el hombre la viga macscunda a thigejdith, plantado en la tierra y abierto hacia el cielo.

mólogas: seco:húmedo :: alto:bajo :: luz:sombra :: día:noche Así, la casa se organiza según un conjunto de oposiciones ho-:: masculino:femenino :: nif.h'urma :: fecundante:fecundable.

al nif del cabeza de familia. muy grave, a título de ultraje a la h'urma de la casa y de ofensa es tratado en los compendios consuetudinarios como una falta cación social de un sacrilegio: así, el robo en una casa habitada casa es colocada bajo la protección de la viga maestra. Toda violación del espacio sagrado toma de ahora en adelante la signifiasociadas a la parte oscura de la casa, está colocada bajo la proquierdo, de la h'urma, a la que se vinculan todas las propiedades de dinero que se llama «la vista» (thizri). Lugar de lo sagrado izciones de juramento; «Que mi mujer —o mi casa — se me vuelva tección del pundonor masculino (nif) como la parte oscura de la por primera vez en una casa, entrega a la ama de la casa una suma no forme parte de él (de ahí la expresión utilizada en las prestah'aram, es decir, a la vez sagrado e ilícito para todo hombre que relación con el mundo propiamente masculino de la vida pública casa en su conjunto y el resto del universo. Considerada en su las mujeres, como el hermano de la esposa) que es introducido llícita, h'aram, si...»). El pariente alejado (o próximo, pero por y de las labores del campo, la casa, universo de la mujer, es Pero, en realidad, las mismas oposiciones se establecen entre la

en el exterior de la casa, ya sea cerca de los almiares, en la era, ya en pleno campo, más raramente en la thajmaath '. Aquel que junto al asno y el mulo trabados, ya sobre el secadero de higos, ción seca, los hombres y los muchachos circuncisos se acuestan trada del patio. Por la noche incluso, al menos durante la estaen los banquillos colocados bajo el tejadillo de la puerta de envierno, si no está en el campo, está en el lugar de la asamblea o día, debe, en verano, estar en el campo o en la asamblea; en inen el campo como borrico paciendo!». Tan pronto se levanta el ocurre en la casa: «¡Oh, hombre, pobre desgraciado, todo el día pronto al joven. De ahi esta formula que repiten las mujeres y por la que dan a entender que el hombre ignora mucho de lo que asuera, en los campos o en la asamblea: esto se le enseña muy cluido de ella, al menos durante el día. El lugar del hombre está casa si observamos simultaneamente que el hombre está ex-Sólo tenemos razón al decir que la mujer está encerrada en la

permanece demasiado en la casa durante el día es sospechoso o ridiculo: es «el hombre de la casa», como se dice del que importuna entre las mujeres y que «es empollado en la casa como un pollo en su nido». El hombre que se respeta debe darse a ver, coloçarse permanentemente bajo la mirada de los demás, afrontarles, hacerles cara: es el hombre entre los hombres (argaz yer irgazén). Las relaciones entre hombres se anudan fuera: «dos amigos son los amigos de fuera y no del kanum».

Se comprende que todas las actividades biológicas, comer, dormir, procrear, criar, sean proscrias en el universo exterior («La gallina —se dice— no pone en el mercado») y relegadas a ese refugio de la intimidad y de los secretos de la naturaleza que es la casa, mundo de la mujer, destinada a la gestión de la naturaleza y excluida de la vida pública. Por oposición al trabajo del hombre, realizado a plena luz, el trabajo de la mujer está condenado a quedar oscuro y oculto («Dios lo disimula», se dice): «dentro no tiene descanso, se debate como una mosca en el sucro; fuera (por encima), nada parece de su incumbancia». Dos dichos muy parecidos definen la condición de la mujer, que no podría conocer más morada que la tumba: «tu casa es tu tumba»; «da mujer sólo tiene dos moradas, la casa y la tumba».

Así, la oposición entre la casa de las mujeres y la asamblea de los hombres, entre la vida privada y la vida pública, o, si se quiere, entre la plena luz del día y el secreto de la noche, coincide con mucha exactitud con) la oposición entre la parte baja, oscura y nocturna de la casa y la parte alta, noble y luminosa 8: dicho de otra manera, la oposición que se establece entre el mundo exterior y la casa sólo toma todo su sentido cuando se percibe que uno de los términos de esta relación, es decir, la casa, está a su vez dividido según los mismos principios que le oponen al otro término. Es, pues, verdadero y falso a la vez decir que el mundo exterior se opone a la casa como lo masculino a lo femenino, el día a la noche, el fuego al agua, etc., pues el segundo término de estas oposiciones se divide cada vez en sí mismo y su opuesto.

Microcosmo organizado según las mismas oposiciones que

6

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> La dualidad de ritmo ligada a la división entre estación seca y estación humeda se manifiesta también en el orden doméstico: la oposición entre la parte baja y la parte alta de la casa se sustituye, en verano, por la oposición entre la casa propiamente dicha, donde las mujeres y los niños se retiran para dormir y donde se almacenan las reservas, y el patio donde se instala el fuego y el molino, donde se almacenan las reservas.

se toman las comidas y donde se está con ocasión de las fiestas y de las ceremonas

La oposición entre la casa y la casa de asambleas (thajmanth) se lee claramente en la diferencia entre los planos de las dos construcciones: mientras que la casa se abre por la puerta de la fachada, la casa de asambleas se presenta como un largo pasaje cubierto, enteramente abierto a los dos aguilones, que se atraviesa de parte a parte.

mundo en una relación de oposición cuyos principios no son tos de la existencia. De este modo, la oposición entre el mundo ordenan el universo, la casa guarda una relación de homología otros que los que organizan tanto el espacio interior de la casa como el resto del mundo, y, más generalmente, todos los ámbisiciones que opone. La aplicación a ámbitos opuestos del princivium divisionis que constituye su misma oposición asegura una economía y un sobreañadido de coherencia, sin conllevar como tipo a:b :: b<sub>1</sub>:b<sub>2</sub> es probablemente una de las más simples y de las con el resto del universo; pero, desde otro punto de vista, el mundo de la casa tomado en su conjunto está con el resto del de la vida femenina y el mundo de la ciudad de los hombres descansa sobre los mismos principios que los dos sistemas de opocontrapartida la confusión entre estos ámbitos. La estructura del más potentes que pueda utilizar un sistema mítico-ritual, porque no puede oponer sin unir simultáneamente, al tiempo que es cay cada una de las actividades que ahí se realizan) es en cierto paz de integrar en un orden único un número infinito de datos, mediante la mera aplicación indefinidamente reiterada del mismo mismo tiempo, cada uno de los objetos que ahi son depositados modo calificada en dos grados: primero, como femenina (nociurna, oscura, etc.) en tanto que participa del universo de la casa y, secundariamente, como masculina o femenina en tanto que pertenece a una u otra de las divisiones de este universo. Así, por ejemplo, cuando el proverbio dice «el hombre es la lámpara de afuera, la mujer es la lámpara de adentro», hay que entender que curidad, la oscura claridad; y se sabe, además, que ella es a la luna lo que el hombre es al sol. Asimismo, mediante el trabajo de la lana,()a mujer produce la protección benefica del tejido, cuya blancura llama a la buena fortuna («dos días blancos» son los días principio de división. Cada una de las dos partes de la casa (y, al el hombre es la verdadera luz, la del día, la mujer la luz de la osarado, es, al mismo tiempo, el Este del espacio interior y detenta un valor masculino como símbolo de protección. Del mismo matrimonio, como la aspersión de leche, tratan de hacer «blanca» modo también, el fuego del hogar, ombligo de la casa (ella misma afortunados y numerosas prácticas realizadas con motivo del a la mujer); el telar, instrumento por excelencia de la actividad femenina, levantado de cara al Este como un hombre y como el identificada con el vientre de una madre), donde se mantiene la orasa, fuego secreto, disimulado, femenino, es el dominio de la mujer, investida de una autoridad total para todo lo concer-

niente a la cocina y a la gestión de las reservas 9; junto al fuego ioma sus comidas, mientras que el hombre, vuelto hacia afuera, come en medio de la habitación o en el patio. En cualquier caso, en todos los rijos en que intervienen, el fuego del hogar y las piedras que lo rodean sacan su eficacia mágica, ya se trate de proleger del mal de ojo o de la enfermedad o de provocar el buen calor solar 10. La casa misma es dotada de una significación dotiempo, de su participación en el orden del fuego, de lo seco y del ble. Si es cierto que se opone al mundo público como la natura-¿no se dice del chacal, encarnación de la naturaleza salvaje, que leza a la cultura, desde otro punto de vista es también cultura: no hace casa?

bajo cierto punto de vista a los campos vacíos de hombres que se La casa y, por extensión, el pueblo, el país lleno (laamara o llaman lakhla, el espacio vacío y estéril; así, los habitantes de thamurth tannaran), la población ilena de hombres, se oponen Taddert-el-Djeddid creian que aquellos que construyen en la afueras del pueblo se exponen a la extinción de su familia (Maunier, 1930); la misma creencia se encuentra en otros lugares, y solo se hace excepción con el huerto, incluso si está alejado de la casa, con el vergel o con el secadero de higos, lugares que panicipan en cierto modo del pueblo y de su fecundidad. Pero la oposición no excluye la homología entre la fecundidad de los hombres y la fecundidad del campo, que son una y otra el producto de la unión del princípio masculino y del principio femenino, del logía la que subyace a la mayor parte de los nios destinados a asegurar la fecundidad de los humanos y de la tierra, ya se trate de la cocina, estrictamente sujeta a las oposiciones que organizan uego solar y de la humedad terrestre. Es, en efecto, esta homoel año agrario y, de este modo, a los ritmos del calendario agricola, o de los ritos de renovación de las piedras del hogar (iniyen)

<sup>9</sup> El herrero es el hombre que, como la mujer, pasa toda su jornada en el interior, al lado del fuego

El suego del hogar es el lugar de un buen numero de nios y el objeto de prohibiciones que hacen de el el opuesto de la parte oscura. Por ejemplo, esta o verter lágrimas en el (Maunier). Asimismo, los ritos destinados a obtener un cambio de tiempo y fundados sobre una inversión utilizan la oposición entre la parte seca y la parte humeda de la casi: por ejemplo, para pasar de lo humedo a prohibido tocar las cenizas durante la noche, escupir en el fuego, dejar caer agua io seco, se coloca un peine para asentár la lana (objeto fabricado con fuego y asociado a la tejedura) y una brasa ardiente en el umbral durante la noche; inversamente, para pasar de lo seco a lo húmedo, se rocian con agua los peines para isentar y cardar en el umbral, durante la noche

mada la paerta del Este (thabburth thacherqith) o también la puerta de la calle, la puerta de lo alto, la gran puerta la Dada la exposición de los pueblos y la posición inferior del establo, la parte alta de la casa, con el fuego del hogar, se encuentra al Norte, el establo al Sur y la pared del telar al Oeste. Se sigue que el movimiento hacia la casa para entrar en ella está orientado de Este a Oeste, al contrario del movimiento por el que se sale de ella, conforme a la prientación por excelencia, hacia el Este, es decir, hacia lo alto, la luz, lo bueno y el bien: el labrador orienta sus bueyes hacia el Este en el momento de uncirlos y desuncirlos, y comienza e labrar de Oeste a Este; asimismo, los cosechadores se disponen de cara al Este, y cara al Este es degollado el buey del sacrificio; no acabaríamos de enumerar las acciones que se rea; lizan conforme a la orientación cardinal, es decir, todas las acciones importantes, que atañen a la fecundidad y la prosperidad del grupo 16.

Si volvemos ahora a la organización interior de la casa, se observa que su orientación es exactamente la inversa de la del espacio exterior, como si se hubiera obtenido por una semi-rotación alrededor de la pared de la fachada o del umbral tomado como eje. La pared del telar, que se encara una vez franqueado el umbral, y que es iluminada directamente por el sol de la mahana, es la luz de adentro (como la mujer es la lámpara de adentro), es decir, el Este del adentro, simétrico del Este exterior, del que toma prestada su claridad (el amo recibe a su huésped, como se ha visto, en el lado del telar). La cara interna y oscura de la

se invierte 18 trayectos socialmente cualificados 17, es el lugar en que el mundo definidos por relación a unos movimientos del citerpo y a unos de punto de paso y de encuentro obligado entre los dos espacios, ción mágica al hecho de que es el lugar de una reunión de con gados al umbral en el sistema si no se percibiera que debe su funse comprendena por completo el peso y el valor simbolico otor simétrico e inverso en el sistema de las oposiciones internas; cada estación secal En suma, a cada cara externa de la pared (essur) trarios y, al mismo tiempo, de una inversión lógica/ly que, a título mediante una semi-rotación que toma el umbral como eje. No uno de los dos espacios puede, pues, obtenerse a partir del otro corresponde una región del espacio interior (que se designa por establo, situado detrás y a la izquierda según se dirige uno de la exterior corresponde el Norte (y el invierno) interior, es decir, el tharkunt, es decir, más o menos, el lado) que detenta un sentido rresponde a la división del año en una estación húmeda y una (lados oeste y norte) y una parte luminosa (lados este y sur), copuerta hacia el fuego. La división de la casa en una parte oscura ir otra de sus caras; al Norte exterior corresponde el Sur (y el velante de si y a su derecha cuando entra de cara al telar, al Sur rano) del interior, es decir, el lado de la casa que uno tiene dedel hogar, reciben dos sentidos opuestos según se considere una modo, los dos hastiales, la pared del establo y la (bared del fuego principio de la estación húmeda y del año agrario. Y, del mismo la puerta correspondiente simbólicamente a la «puerta del año», que uno deja detrás cuando avanza de la puerta hacia el kanun, pared de la fachada representa el Oeste de la casa, jugar del sucho,

Así, cada uno de los universos tiene su oriente, y los dos desplazamientos más cargados de significaciones-y de consecuencias mágicas, el desplazamiento desde el umbral hacia el fuego, que debe traer la plenitud y cuya realización o control ritual incumbe a la mujer, y el desplazamiento desde el umbral hacia el mundo

434

<sup>13</sup> Es evidente que una orientación inversa (la que se percibe mirando en transparencia el plano de la cusa) es posible, aunque rara. Se dice explicitamente que todo lo que viene del Oeste trae desgracia y una puena abiena en esta dirección sólo puede recibir la oscunidad y la esterilidad. En realidad, si el plano inverso del plano «ideal» es raro, es, en primer lugar, porque las casas secundarias, cuando se disponen en ángulo recto alrededor del patio, son a menudo meras estancias, desprovistas de cocina y de establo, y porque el patio está a menudo cerrado, del lado opuesto a la fachada de la casa principal, por la parte trasera de la casa vecina, ella misma orientada de cara al Este.

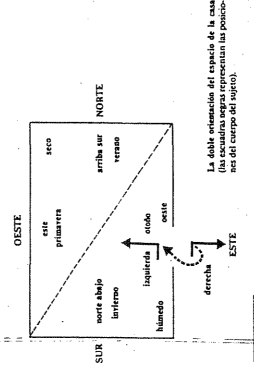
cuanto estallaba un incidente (y que mantenían relaciones variables, yendo de la superposición a la disociación completa, con las unidades sociales fundadas sobre el parentesco) eran nombradas s'uff de lo alto (ufella) y s'uff de lo bajo (buadda), o s'uff de derecha (ayafus) y s'uff de izquierda (azelmadh), o también s'uff del Este (acherqi) y s'uff del Oeste (aghurbi), conservándose esta última denominación, menos usual, para designar los bandos de los juegos rituales (de los que los combates tradicionales entre los s'uff sacaban su lógica) y sobreviven hoy en el vocabulario de los juegos infantiles.

<sup>17</sup> En algunas regiones de Cabilia, estas dos personas en situación liminal que son la recién casada y el muchacho recién circuncidado deben cruzarse, en la misma fiesta, sobre el umbral.

mente, a los ritos destinados a determinar una inversión del curso de las cosas efectuando una inversión de las cosas efectuando una inversión de las oposiciones fundamentales, los ritos destinados a obtener la lluvia o el buen tiempo, por ejemplo, o los que son practicados en los umbrales entre periodos (por ejemplo, la noche que precede a En-nayer, primer dia del año escolar, cuando se entierra unos amuletos en el umbral de la puerta).

exterior que, por su valor inaugural, encierra todo lo que será el porvenir y, en particular, el porvenir del trabajo agrario, pueden jecutarse conforme a la orientación benéfica, es decir, de Oeste a Este 19. La doble orientación del espacio de la casa hace que se oueda a la vez entrar y salir con el pie derecho, en sentido propio y en sentido figurado, con todo el beneficio mágico asociado a esta observancia, sin que sea rota nunca la relación que une la derecha a lo alto, a la luz y al bien. La semi-rotación del espacio sión, la maximización del beneficio mágico, pues el movimiento alrededor del umbral asegura, por tanto, si se permite esta exprecentrípeto y el movimiento centrifugo se ejecutan en un espacio de tal modo organizado que se entra en él de cara a la luz y se sale de él de cara a la luz 20.

Estos dos espacios simétricos e inversos no son intercambia-



cardinales se expresa claramente en ciertos ritos propiciatorios observados en el La correspondencia entre las cuatro esquinas de la casa y los cuatro puntos Aures: en el momento de la renovación del fuego, el primer día del año, la mujer chaouia cuece buduelos, parte el primero en cuatro trozos, que arroja en dirección a las cuatro esquinas de la casa. Hace lo mismo con el plato ritual del primer día de la primavera (Gaudry, págs. 58-59)

20 Para mostrar que se trata probablemente de un elemento muy general de la lógica mágica, bastara con otro ejemplo, muy parecido: los árabes del Magreb pata anterior derecha y la pata posterior izquierda de color blanco; el duedo de tenian por un buen signo, segun informa Ben Cheneb, que un caballo tuviera la tal caballo no podía ser desafortunado, pues sube por lo blanco y baja por lo blanco -se sabe que los caballeros árabes suben por la derecha y bajan por la izquierda- (Ben Cheneb, pág. 312).

finida primordialmente desde el exterior, desde el punto de vista dice--- miran las cosas de puerta para afuera; las mujeres las 🚓 perio en un imperio, pero que permanece siempre subordinado, porque, aunque encierra todas las propiedades y todas las relaciones que definen el mundo arquetípico, permanece como un de los hombres y, si así se puede decir, por y para los hombres sas de puerta para adentro»; «Una casa prospera gracias a la m🕷 er; su exterior es hermoso gracias al hombre»). La casa es un im segun --y subordinada a la luz diurna--, a la lámpara del día, es mundo al revés, un reflejo invertido. «El hombre es la lámpara bles sino que están jerarquizados. La orientación de la casa 📚 🎒 de afuera, la mujer la lámpara de adentro». La apariencia de si metría no debe llevar a engaño: la li mpara del día sólo es apa rentemente definida en relación a la l'impara de la noche; en rea lidad, la luz nocturna, masculino/femanino, permanece ordenada decir, al día del día. «El hombre tiene esperanza en Dios, la mu jer espera todo del hombre». «La mujer --- se dice también-- es iorcida como una hoz»; de ahí que la más recta de estas naturalezas torcidas [gauches] lo es porque está enderezada. La mujer casada encuentra también su oriente, en el interior de la casa del nombre, pero que no es más que la inversión de un occidente, ¿No se dice: «La joven es el occidente»? El privilegio otorgado al movimiento hacia el exterior, por el que el hombre se afirma como hombre volviendo la espalda a la casa para hacer frente a os hombres eligiendo la vía del oriente del mundo, sólo es una forma del rechazo categórico de la naturaleza, origen inevitable como el lugar del que salen los hombres («Los hombres --del movimiento para alejarse de ella.

